
14/11/2020

Shenjtori i ditës: Apostull Filipi – Oshënar Grigor 
Pallamai

E shtunë, 14 nëntor 2020 – Shenjtori i ditës.

Apostull Filipi. Oshënar Grigor Pallamai. Dëshmor i ri Konstandini nga Idra.

– Apostull Filipi –





Shën Filipi ishte nga Betsaida e Galilesë, nga i njëjti vend me apostujt Petro dhe 
Andrea. Ishte kaq i kujdesshëm në studimin e Ligjit dhe të profetëve, sa i përbuzi të 
tëra përkujdesjet e botës dhe qëndroi i virgjër gjatë gjithë jetës. Pak pas pagëzimit 
të tij nga Joani dhe thirrjes së shën Andreas, Zoti Krisht takoi Filipin dhe i tha: “Më 
ndiq!” Ai menjëherë e ndoqi dhe shkoi të gjente Nathanailin për t’i thënë: “E 
gjetëm atë, për të cilin foli Moisiu në Ligj dhe profetët; është Jisui, biri i Josifit nga 
Nazareti” (Jn 1.45). Më pas, ai e ndoqi besnikërisht Jisuin gjatë predikimit të tij. 
Ishte ai që e pyeti Mësuesin: “Zot, na trego Atin, dhe kjo na mjafton”. Dhe Krishti iu 
përgjigj me trishtim: “Kaq kohë jam me ju dhe nuk po më njeh, o Filip! Ai që më ka 
parë mua, ka parë Atin” (Jn. 14.9).
Pas Ngjitjes së Zotit tonë në qiej dhe zbritjes së Shpirtit të Shenjtë, Filipit i ra në 
short të shkonte e të ungjillëzonte krahinat e Azisë (pjesa perëndimore e Azisë së 
Vogël). I shoqëruar nga apostull Vartholomeu (11 qershor) dhe nga e motra, 
Mariamni (17 shkurt), përshkoi Lidinë dhe Misinë, duke shpallur Ungjillin mes 
shumë sprovash. Duroi fshikullime, burgosje dhe goditje me gurë nga paganët, pa 
e humbur kurrë gëzimin dhe shpresën te Krishti që u jepte zemër.
Gjatë kalimit të tyre, shumë u bënë të krishterë dhe arritën sa të kthenin në besim 
edhe vetë gruan e kryekonsullit të Azisë, Nikanorit. Pasi takuan shën Joan 
Theologun, Filipi u kthye në Ierapojë, ku u zu rob nga paganët. E hoqën zvarrë në 
sheshin qendror dhe e kryqëzuan me kokën poshtë bashkë me shën Vartholomeun. 
Me gjithë vuajtjet, shenjti lutej nxehtësisht.
Kur dha shpirt, papritur u hap toka dhe gëlltiti shumë paganë, priftërinjtë e tyre 
dhe vetë kryekonsullin. U tmerruan të pabesët e tjerë dhe vrapuan drejt 
Vartholomeut dhe Mariamnës, që ishin ende gjallë. I zbritën poshtë nga kryqi dhe 
kërkuan t’i pranonin në kishën e Krishtit. Trupin e shën Filipit e varrosën denjësisht 
dhe si episkop të vendit vunë Stakin, ndërsa shën Vartholomeu dhe shën Mariamni 
vazhduan predikimin e tyre, njëri në Indi dhe tjetra në Likaoni.

 

* * * * *

 

– Oshënar Grigor Pallamai –



Ati ynë i shenjtë Grigori lindi në Konstandinopojë, më 1296. Prindërit e tij, 
aristokratë që emigruan nga Azia e Vogël për shkak të invazionit osman, bënin 
pjesë në oborrin e perandorit besëmirë, Androniku II Paleologu (1282-1328). Me 
gjithë funksionet e tij të larta, i ati bënte një jetë plot lutje. Madje dhe kur ndodhej 
në senat, i ndodhte që të mos e dëgjonte perandorin kur i drejtohej, sepse ishte i 



zhytur në lutje. Vdiq kur Grigori ishte i ri, pasi veshi skimën murgërore. Edhe e 
shoqja donte të bëhej murgeshë, por e shtyu për pak kohë, që të siguronte 
edukimin e 7 fëmijëve të saj. Më i madhi, Grigori, u besua te mësuesit më të mirë 
të shkencave dhe pas disa vjetësh arriti një zotërim të shkëlqyer të arsyetimit 
filozofik, në atë pikë sa mësuesi i tij besonte se dëgjonte vetë Aristotelin, kur ai 
fliste. Me gjithë sukseset e tij intelektuale, i riu kishte interes të vërtetë për gjërat e 
Perëndisë. Vizitonte murgjit e famshëm të kryeqytetit dhe kishte si atë shpirtëror 
Theoliptin e Filadelfisë (1250-1325), i cili e futi në vigjilencën e shenjtë dhe në 
lutjen e zemrës.
Rreth vitit 1316, Grigori vendosi të braktiste kotësitë e botës dhe tërhoqi për në 
jetën murgërore të ëmën, dy motra, dy vëllezër dhe një numër të madh 
shërbëtorësh. Kur arriti në Malin Athos, Grigori dhe dy vëllezërit e tij shkuan në 
rrethinat e Manastirit të Vatopedit, nën drejtimin e jeront Nikodhimit, që kishte 
ardhur nga Mali i Shën Afksentit. I ushtruar që fëmijë në praktikimin e virtyteve 
themelore, si: bindja, përulësia, butësia, kreshma, agripnitë dhe ashpërsi të tjera të 
ndryshme, që ia nënshtrojnë trupin shpirtit, djaloshi i ri përparoi shpejt në 
aktivitetin e shenjtë të lutjes.
Ditë e natë i drejtohej Perëndisë me lot, duke thënë: “Ndriço errësirën time!”. Pas 
ca kohësh Hyjlindësja, së cilës ia besonte problemet që i ri, i dërgoi shën Joan 
Theologun që t’i premtonte mbrojtjen e tij në këtë jetë dhe në tjetrën. Por, pas 3 
vjetësh, vdekja e parakohshme e vëllait të tij, Theodhosit, e më pas edhe ajo e 
Nikodhimit, e shtynë Grigorin dhe vëllain tjetër, Makarin, të shkonin në Lavrën e 
Madhe. Grigori u caktua psalt dhe fitoi admirimin e murgjve për zellin në virtytet e 
shenjta ungjillore. Bënte jetë të ashpër, sa ngjante se ishte çliruar nga pesha e 
trupit: mund të qëndronte pa fjetur për 3 muaj. I përsosur në jetën e përbashkët, 
shpirti i tij ishte i etur për ëmbëlsinë e vetmisë; prandaj dhe u tërhoq, pas 3 
muajsh, në Skitin e Glosias, nën drejtimin e një murgu të shquar, i quajtur Grigori i 
Bizantit.
Nga pastrimi i pasioneve, mundi, përmes lutjes, të ngrihej drejt soditjes së 
mistereve të krijimit. Falë vetmisë dhe qetësisë së brendshme (isihias/hezikias), 
Grigori e përqendroi në çdo kohë mendjen e tij thellë në zemër, që të kërkonte 
emrin e Zotit Jisu me pendim, në atë mënyrë sa u bë i tëri lutje dhe lot që kullonin 
nga sytë e tij si ujëvarë.
Megjithatë, sulmet e shpeshta të piratëve turq e detyruan Grigorin dhe murgjit të 
braktisnin banesën e tyre. Së bashku me 12 murgj, shenjti vendosi të shkonte për 
t’u falur në Vendet e Shenjta dhe të gjente strehë në Malin Sina, por i dolën 
pengesa dhe s’arriti dot të realizonte këtë plan. Ndaj qëndroi për disa kohë në 
Selanik, ku mori pjesë në aktivitetet e një rrethi shpirtëror, të frymëzuar nga 
patriarku i ardhshëm, Isidori, i cili, duke përfituar nga përvoja e murgjve, u përpoq 



të përhapte praktikën e lutjes së Jisuit te besimtarët.
Më 1326, u hirotonis prift, pasi mori në një vegim sigurinë se ky ishte vullneti i 
Perëndisë. Më pas u nis për të themeluar një skit rreth Verias (Berries), ku gjatë 5 
vjetëve u dha në asketizëm të ashpër: 5 ditë në javë kreshmonte, me agripni dhe 
lutje me lot dhe shfaqej vetëm të shtunën dhe të dielën, për të celebruar Liturgjinë 
Hyjnore, për të ngrënë bashkë me vëllezërit dhe që të bisedonte për tema 
shpirtërore me shokët e tij të asketizmit. Vazhdoi kështu të lartësohej në soditje 
dhe të hynte në një bashkim të ngushtë me Perëndinë në zemër.
Pas vdekjes të së ëmës, u kthye në Konstandinopojë dhe i mori motrat e tij dhe i 
solli në një skit pranë të vetit. Por qetësinë s’e pati për shumë kohë, sepse krahina 
shkatërrohej vazhdimisht nga sulmet e serbëve. Vendosi të kthehej në Athos, në 
qelinë e Shën Savës, pak më lart se Lavra. Ky qëndrim i ri ishte për të rasti për t’u 
izoluar më shumë nga njerëzit, për të biseduar me Perëndinë. Shkonte në raste të 
jashtëzakonshme në manastir dhe komunikonte me vizitorët e tij të rrallë vetëm të 
dielën dhe ditët e festave. Kështu, nga soditja e jashtme, Grigori arriti në vizionin e 
Perëndisë, në dritën e Shpirtit të Shenjtë dhe hyjnizimin, premtuar nga Krishti 
dishepujve të shkëlqyer.
Një ditë pa në ëndërr sikur ishte i mbushur me një lloj qumështi që vinte nga qielli, 
i cili, pasi e përshkoi, u shndërrua në verë dhe mbushi atmosferën përreth me erë 
të këndshme. Kjo ishte një shenjë, e cila i zbuloi se kishte ardhur tashmë koha t’u 
mësonte vëllezërve misteret që Perëndia i kishte zbuluar. Hartoi atëherë disa 
shkrime asketike dhe u caktua igumen i Manastirit të Esfigmenit (1335). Por zelli i 
tij dhe kërkesat shpirtërore që kishte nuk u kuptuan nga 200 murgjit që jetonin 
atje, kështu që pas një viti u kthye në skitin e vet.
Në atë periudhë, një murg nga Kalabria, Varlaami, kishte fituar famë të shkëlqyer 
në qarqet intelektuale të kryeqytetit, falë shkathtësisë për spekullimet arbitrare. I 
pëlqente, veçanërisht, të komentonte shkrimet mistike të shën Dionis Areopagjitit 
(3 tetor), por u jepte një interpretim filozofik, duke e bërë njohjen e Perëndisë 
objekt të arsyetimeve të thata dhe jo të përvojës. Pasi kishte njohur disa murgj të 
thjeshtë, ky humanist i brishtë ishte skandalizuar nga metodat e tyre të lutjes dhe 
vendit që i linin elementit të ndjenjës në jetën shpirtërore.
Varlaami gjeti rast për të shpifur për murgjit dhe t’i akuzonte për herezi. Hezikastët 
thirrën Grigorin, i cili hartoi shumë ligjërata polemike, në të cilat i përgjigjej 
akuzave të Varlaamit, duke e vendosur spiritualitetin murgëror në një sintezë të 
gjerë dogmatike. Ai tregonte se asketizmi dhe lutja janë shtegu i çdo misteri të 
Shpengimit dhe se janë mjet për këdo që kërkon të lulëzojë hiri që mori në 
pagëzim. Ai mbronte të mirën e themeluar nga metodat e përdorura nga 
hezikastët, për të përqendruar mendjen në zemër: sepse, pas Mishërimit, në trupat 
tanë të shenjtëruar nga misteret dhe nga Eukaristia e Trupit të Krishtit duhet të 



rikërkojmë hirin e Shpirtit.
Ky hir është lavdia e vetë Perëndisë, i cili, duke buruar nga trupi i Krishtit në ditën e 
Shpërfytyrimit, i çuditi dishepujt (Matth. 17) dhe që, duke shkëlqyer tani në zemrën 
e pastruar nga pasionet, na bashkon vërtet me Perëndinë, na ndriçon, na hyjnizon 
dhe na jep siguri të lavdisë që do të shkëlqejë në trupin e shenjtorëve pas Ngjalljes 
së përgjithshme. Duke siguruar kështu realitetin e plotë të hyjnizimit, Grigori nuk 
mohonte që Perëndia është absolutisht transhendent dhe i panjohur në esencën e 
Tij.
Në gjurmët e Etërve të shenjtë, por në mënyrë më të qartë, ai dallon te Perëndia 
esencën, në të cilën nuk merret pjesë dhe energjitë e përjetshme, krijuese dhe 
providenciale, përmes të cilave Zoti i bën qeniet e veta të marrin pjesë në Qenien, 
në Jetën dhe në Dritën e Tij, sidoqoftë pa futur asnjë ndarje në unitetin e natyrës 
hyjnore. Për shën Grigorin, Perëndia nuk është, pra, koncepti i filozofëve, por është 
Dashuri, Person i gjallë dhe “zjarr që konsumon”, siç mëson Shkrimi, i cili bën 
gjithçka për të na hyjnizuar. Fillimisht, të njohura nga autoritetet e Athosit në 
Tomosin Agjiorit, përkufizimet e ndritura të shenjtit u adoptuan nga Kisha, e cila 
dënoi Varlaamin dhe bashkë me të humanizmin filozofik gjatë dy sinodeve, të 
mbledhura në Shën Sofi, më 1341.
Varlaami u dënua dhe gjeti strehë në Itali, por, megjithatë, polemika nuk ishte 
mbyllur. Grigori, i cili për të shkruar ligjëratat e tij kishte jetuar disa kohë i izoluar 
në një shtëpi në Selanik, gjeti me vështirësi kohë dhe u kthye në skitin e tij në 
Athos, sepse një nga miqtë e vjetër, Akindini, rimerrte thelbin e argumenteve të 
kalabrezit, duke e akuzuar Grigorin se po fuste risi me dallimin mes esencës dhe 
energjive. Fillimisht, arbitër mes Varlaamit dhe Grigorit, Akindini ishte një nga 
konservatorët formalë, të cilët kënaqeshin me përsëritjen e formulave të thjeshta 
për të dënuar “humanistët”, pa kërkuar të depërtonin në frymën e traditës.
Në atë kohë shpërtheu edhe një luftë e tmerrshme civile nga rivaliteti mes Dukës 
së madh Aleksi Apokavkos dhe ambiciozit Joan Kantakuzeni, mik i Pallamait. 
Patriarku Joan Kalekasi mori anën e Apokavkosit dhe, nëpërmjet Akindinit, i ngriti 
Grigorit një proces, pas të cilit e shkishëruan shenjtin dhe e dënuan me burgim. 
Gjatë 4 viteve të izolimit, Grigori nuk hoqi dorë nga veprimtaria e tij: mbajti një 
korrespodencë të gjerë dhe hartoi një fjalim të rëndësishëm kundër Akindinit.
Rreth vitit 1346, duke parë se përparësia po i kalonte Kantakuzenit, regjentja Ana e 
Savuasë mori mbrojtjen e shenjtit dhe e shkarkoi patriarkun, ditën e hyrjes 
triumfale të Kantakuzenit në kryeqytet. Ky emëroi si patriark Isidorin (1347-1350) 
dhe mblodhi një sinod të ri për të drejtësuar isihastët (hezikastët). Polemika gjeti 
një zgjidhje përfundimtare më 1351, gjatë mbledhjes së një sinodi të tretë kundër 
humanistit Niqifor Gregora. Në Tomosin sinodal, doktrina e shën Grigor Pallamait 
për energjitë e pakrijuara dhe për natyrën e Hirit u njoh si rregull i besës për Kishën 



Orthodhokse.
Isidori mori pjesë në dorëzimin e një sërë episkopësh të rinj dhe i besoi Grigorit 
fronin e Selanikut (mars 1347). Por, meqë qyteti ishte në duart e partisë zelote, 
kundërshtare e Kantakuzenit, mitropoliti i ri nuk hipi dot në fron. I strehuar për disa 
kohë në Limnos, ku tregoi devotshmëri heroike gjatë një epidemie, më në fund 
Grigori mundi të hynte në qytet, i shoqëruar me brohoritje, si Krishti kur hyri në 
Jerusalem.
Në veprimtaritë e tij të shumta baritore, besimtarët përfituan nga hiret e shumta që 
kishte fituar në vetmi. Bëri të shkëlqente në qytet drita që i ndriçonte zemrën dhe 
shpërndau me bollëk mësimet e tij shpirtërore, duke këmbëngulur në lidhjen e 
ngushtë që duhet të bashkojë lutjen dhe jetën e mistereve në jetën e çdo të 
krishteri. Me fuqinë e Krishtit, bëri shumë mrekulli dhe shërime.
Gjatë një udhëtimi për në Bizant, ra në duart e turqve dhe u burgos për një vit në 
Azinë e Vogël. Liria e pjesshme që kishte dhe fryma e tij e hapur i lejuan të hynte 
në biseda theologjike miqësore me theologë myslimanë dhe me birin e emirit 
Orkham. I liruar nga një shpërblim që erdhi nga Serbia, u kthye në Selanik, ku 
vazhdoi veprën e tij baritore dhe çudibërëse. U sëmur për një kohë të gjatë dhe, 
pak para fjetjes, pa shën Joan Gojartin t’i shfaqej e ta ftonte të bashkohej me korin 
e hierarkëve të shenjtë, kur do të kremtohej festa e tij.
Në vitin 1359, shenjti dorëzoi shpirtin te Perëndia. Kur dha shpirt, fytyra i 
shkëlqente plot dritë si shën Stefanit (Vep. 6-7). Perëndia tregoi, në personin e 
shërbëtorit të tij, të vërtetën e doktrinës së tij mbi realitetin e hyjnizimit nga drita e 
pakrijuar e Shpirtit të Shenjtë.
Shën Grigori u kanonizua më 1368 dhe, për mrekullitë e tij, konsiderohet si 
mbrojtësi i dytë i Selanikut, pas shën Dhimitrit.

 

— facebook.com/koash1991

https://www.facebook.com/koash1991/posts/1695751167266561

