
13/02/2019

В Москве прошла международная 
конференция, посвященная теме «Смерть и 
умирание в технологическом обществе: между 
биомедициной и духовностью»

К третьей годовщине исторической встречи Патриарха Московского и всея 
Руси Кирилла с Папой Римским Франциском в Гаване была приурочена 
международная конференция, прошедшая 12 февраля 2019 года в 
Общецерковной аспирантуре и докторантуре имени святых 
равноапостольных Кирилла и Мефодия. Тема конференции — «Смерть и 
умирание в технологическом обществе: между биомедициной и 
духовностью».



Организатором мероприятия выступили Отдел внешних церковных связей 
Московского Патриархата, Папский совет по содействию христианскому 
единству, Общецерковная аспирантура и докторантура и Папская академия 
жизни.

Открывая конференцию, председатель Отдела внешних церковных связей, 
ректор Общецерковной аспирантуры и докторантуры имени святых 
равноапостольных Кирилла и Мефодия митрополит Волоколамский Иларион 
констатировал, что состоявшаяся 12 февраля 2016 года в аэропорту города 
Гаваны первая в истории встреча Предстоятелей Русской Православной 
Церкви и Римско-Католической Церкви «стала результатом многолетнего 
диалога и, в свою очередь, определила перспективу развития наших 
двусторонних отношений на многие годы вперед».

«Именно в силу основополагающего значения Гаванской встречи было 
решено ежегодно отмечать это событие совместной конференцией на одну 
из актуальных тем, затронутых в Совместной декларации, которая была 
подписана по итогам переговоров Папы и Патриарха», — отметил владыка 
Иларион. Он напомнил, что в первую годовщину встречи в Гаване состоялась 
конференция во Фрибургском университете (Швейцария), участники которой 
говорили об общем значении этого события для отношений между двумя 
Церквами. В феврале 2018 года, в связи со второй годовщиной Гаванской 
встречи, в Вене была проведена конференция, посвященная положению 
христиан на Ближнем Востоке как основной проблеме, послужившей 
причиной для организации встречи Папы и Патриарха. На мероприятии, в 
частности, был представлен каталог разрушенных христианских храмов и 
святынь Сирии, подготовленный благодаря православно-католическому 
сотрудничеству.

«К третьей годовщине Гаванской встречи, которую мы отмечаем в Москве, 
приурочена международная конференция “Смерть и умирание в 
технологическом обществе: между биомедициной и духовностью”, поскольку 
тема эвтаназии как одна из актуальных проблем современности 
затрагивается в Гаванской декларации», — рассказал председатель ОВЦС.

Подчеркнув, что одной из центральных тем Гаванской декларации является 
тема христианского мученичества от первых веков церковной истории до 
наших дней, митрополит Волоколамский Иларион отметил: «Говоря о 
свидетельстве христиан в XX веке и в наше время, Предстоятели двух 
Церквей не могли обойти молчанием и феномен секуляризации, который все 



более ощущается в традиционно христианских странах Европы. В то время 
как на Ближнем Востоке верующие во Христа подвергаются преследованиям 
и геноциду, в странах европейской цивилизации, обязанной столь многим 
христианскому наследию, в том числе и самим понятием прав человека, во 
имя этих самых прав христиане испытывают на себе проявления 
дискриминации, а христианские символы и другие выражения христианской 
веры вытесняются из общественной жизни. По убеждению как Патриарха 
Кирилла, так и Папы Франциска, Европа нуждается в христианских 
ценностях, которые, без преувеличения, являются основополагающими для 
ее культуры. И Папа, и Патриарх много раз подчеркивали эту мысль в своих 
выступлениях и текстах, но в Гаване два защитника христианских корней 
Европы смогли объединить свои голоса в общем призыве, обращенном к 
христианам Востока и Запада, вместе свидетельствовать «о Христе и 
Евангелии, дабы Европа сохранила свою душу, сформированную 
двухтысячелетней христианской традицией» (п. 16)».

В Совместной декларации подчеркивается, что христианские ценности не 
сводятся исключительно к символам или внешним выражениям веры, 
упомянул Владыка. «Милосердие должно занимать первое место в 
христианском свидетельстве, — напомнил он. — Только в этом случае такое 
свидетельство будет вызывать доверие в мире, который больше не верит в 
красивые слова. Именно поэтому сразу после упоминания о христианских 
корнях в Совместной декларации уделяется внимание социальным вопросам».

Владыка Иларион указал на то, что проблема справедливости, в том числе и в 
европейском обществе, является ключевой как для Православной Церкви, так 
и для Римско-Католической Церкви, которые в наше время считают 
чрезвычайно актуальным призыв к солидарности со всеми страждущими — с 
бедными, эмигрантами, беженцами, преследуемыми, престарелыми и всеми 
оказавшимися на обочине общественной жизни.

«В этом контексте Совместная декларация обращает внимание, в том числе, 
и на проблему семьи в секуляризованном обществе, — продолжил 
архипастырь. — Защищать семью значит защищать жизнь как дар Божий. 
Современный человек способен манипулировать чужими жизнями, не 
признавая присутствие образа Божия в каждом с момента рождения до его 
естественной смерти. Такое отношение выражает себя повсюду — от 
убийства еще не рожденных детей до биотехнологических экспериментов и 
так называемой эвтаназии. В ряде западных стран права человека 
превратились, по сути, в инструмент манипулирования большинством, борьба 



за права человека становится диктатурой меньшинства по отношению к 
большинству».

Как отметил православный иерарх, признание легальной возможности 
добровольного ухода из жизни, так называемой эвтаназии, в том числе и 
несовершеннолетних детей, — это еще один зловещий результат 
извращенного толкования прав человека: «Несовершеннолетний ребенок не 
имеет гражданской дееспособности — он, например, не может голосовать 
или самостоятельно вступать в сделки гражданско-правового характера, 
поскольку общество признает, что у него недостаточно возможностей для 
принятия ответственных решений. Однако в Европе государство дает 
согласие на детскую эвтаназию, полагая, что в этом акте оно 
придерживается принципов гуманизма и человеколюбия».

Еще в 2000 году, формулируя «Основы социальной концепции», Русская 
Православная Церковь однозначно определила эвтаназию как «форму 
убийства или самоубийства, в зависимости от того, принимает ли в ней 
участие пациент» (п. XII), напомнил председатель Отдела внешних 
церковных связей Московского Патриархата митрополит Волоколамский 
Иларион. Он привел слова приснопамятного Патриарха Алексия II, в докладе 
на Епархиальном собрании Москвы в 2004 году указавшего на глубоко 
антихристианский характер этого феномена: «Мы должны со всей 
твердостью заявить: эвтаназия — это один из видов сознательного 
самоубийства. В религиозном отношении — это крайняя степень отпадения 
от Бога… Православная Церковь не может квалифицировать пропаганду 
эвтаназии и самоубийства иначе как скрытый или явный сатанизм, 
дьявольщину». О том же в своих публичных выступлениях многократно 
говорил Святейший Патриарх Кирилл.

«Эвтаназия является преступлением человека против самого себя и против 
общества, — констатировал владыка Иларион. — Разрешенная в масштабах 
целой страны, эвтаназия говорит о глобальной духовной болезни. Ее 
пропаганда в конечном итоге может превратиться в смертоносную 
государственную идеологию, как только количество людей преклонного 
возраста станет для этой страны социальной проблемой. Таким путем 
созидается “цивилизация смерти” вместо “цивилизации любви”, о которой 
как о задаче христианского общества так много писал Папа Иоанн Павел II. 
Папа Франциск и Патриарх Кирилл обращаются к молодым поколениям с 
призывом воплощать в жизнь “евангельские заповеди о любви к Богу и 
ближним” (п. 22). Необходимой предпосылкой для этого является уважение 



“неотъемлемого права на жизнь”. Предстоятели двух Церквей подчеркивают, 
что “распространение так называемой эвтаназии приводит к тому, что 
престарелые и больные начинают ощущать себя чрезмерным бременем для 
своих близких и для общества в целом”. В этой связи Папа и Патриарх 
выражают озабоченность “все более широким применением биомедицинских 
репродуктивных технологий, ибо манипулирование человеческой жизнью — 
это покушение на основы бытия человека, сотворенного по образу Божию”, и 
напоминают “о непреложности христианских нравственных принципов, 
основанных на уважении к достоинству человека, который призван к жизни, 
согласной с замыслом своего Творца” (п. 21)».

Обращаясь к участникам заседания, митрополит Волоколамский Иларион 
пожелал, чтобы конференция, впервые организованная на столь актуальную 
тему совместно Отделом внешних церковных связей, Папской академией 
жизни и Общецерковной аспирантурой и докторантурой имени святых 
равноапостольных Кирилла и Мефодия, «способствовала более глубокому 
богословскому и научному осмыслению вопросов жизни и смерти человека в 
современном технологическом обществе, в развитие положений Совместной 
декларации Папы Франциска и Патриарха Кирилла, сформулированных три 
года назад».

Затем к присутствующим обратился председатель Папского Совета по 
содействию христианскому единству кардинал Курт Кох, рассмотревший, в 
частности, различные аспекты темы, которой посвящена нынешняя встреча.

Выступая на заседании, председатель Синодального отдела по церковной 
благотворительности и социальному служению епископ Орехово-Зуевский 
Пантелеимон напомнил: «Тема конференции касается не только наших 
подопечных, не только людей, которые сейчас болеют или готовятся к 
переходу в другую жизнь, но и каждого из нас. Каждый человек смертен».

«Отношение к смерти в современном обществе за последнее время очень 
изменилось: если раньше всегда считалось мудростью помнить о смерти, то 
сейчас о ней люди стараются не помнить, забыть, — отметил владыка. — 
Люди хотят сделать жизнь приятной, наполненной удовольствиями, 
комфортной. С другой стороны, они совершенно не боятся самовольно 
прекратить свою жизнь, перейти эту грань, которая отделяет нас от другого 
мира. Эти крайности в отношении к смерти вредят человеческой душе. Наша 
задача как носителей христианского мировоззрения — сформулировать на 
вопросы, которые возникают. Надо и самим правильно относиться к смерти, и 
помочь это сделать тем людям, которые находятся на грани жизни и смерти, 



а также медицинскому сообществу, которое, к сожалению, не всегда 
правильно воспитано и не всегда в основу своей деятельности полагает 
духовные правила и христианские истины».

Епископ Пантелеимон упомянул о том, что люди, которые болеют, страдают, 
умирают, бывают восприимчивы и к посещению священника, и к духовной 
беседе — они ощущают, что жизнь искажена грехом, болезнь и смерть 
являются следствием греха. «Здоровые люди не понимают, не осознают 
своих грехов. И когда с человек случается какая-то беда, он как будто 
просыпается, как будто он раньше не знал, что есть и страдания, и болезни, и 
смерть, — подчеркнул архипастырь. — Когда беда не касалось его самого, он 
относился к этому как-то спокойно. Но когда это случились с ним или с его 
ребенком, он начинается задумываться о смысле страданий и хочет понять, 
почему такое происходит».

«Несомненно, эта конференция внесет очень важный и нужный вклад и в 
практические труды врачей, сестер, священников и поможет нам больше 
помочь другим, и, конечно, самим тоже приготовиться к неизбежной кончине 
жизни», — засвидетельствовал иерарх.

Теме конференции было посвящено также выступление президента Папской 
академии жизни архиепископа Винченцо Пальи.

На заседании присутствовали представитель Патриарха Антиохийского и 
всего Востока при Патриархе Московском и всея Руси митрополит 
Филиппопольский Нифон, представитель Патриарха Сербского при 
Патриархе Московском и всея Руси епископ Моравичский Антоний, 
представитель Православной Церкви Чешских земель и Словакии при 
Патриархе Московском и всея Руси архимандрит Серафим (Шемятовский), 
представитель Православной Церкви в Америке при Патриархе Московском и 
всея Руси протоиерей Даниил Андреюк, а также генеральный секретарь 
Конференции католических епископов России священник Игорь Ковалевский, 
сотрудник Папского совета по содействию христианскому единству 
священник Иакинф Дестивель, эксперт в области биоэтики, медицинской и 
нравственной теологии священник Ренцо Пегораро, руководитель Отдела по 
связям с Россией международного католического благотворительного фонда 
«Кирхе-ин-Нот» П.В. Гуменюк, представители научного сообщества, 
администрация и учащиеся ОЦАД.



https://www.orthodoxianewsagency.gr/wp-content/uploads/2019/02/rus2-10.jpg
https://www.orthodoxianewsagency.gr/wp-content/uploads/2019/02/rus3-8.jpg


https://www.orthodoxianewsagency.gr/wp-content/uploads/2019/02/rus4-7.jpg
https://www.orthodoxianewsagency.gr/wp-content/uploads/2019/02/rus5-3.jpg

