
15/03/2019

Митрополит Иларион: К Царству Небесному мы 
можем приобщиться уже в земной жизни

14 марта 2019 года, в четверг первой седмицы Великого поста, председатель 
Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата митрополит 
Волоколамский Иларион совершил великое повечерие с чтением Великого 
покаянного канона преподобного Андрея Критского в московском храме в 
честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» на Большой Ордынке. 
Владыке сослужили клирики храма.

По чтении канона митрополит Иларион обратился к молящимся со словом 
проповеди:

«Во имя Отца и Сына и Святого Духа!

Дорогие отцы, братья и сестры!

Сегодня мы завершили чтение Великого покаянного канона преподобного 
Андрея Критского, который в течение этих четырех дней напоминал нам о 



различных героях Ветхого и Нового Завета.

И сегодня я хотел бы сказать несколько слов о человеке, который для 
ветхозаветной истории имеет совершенно особое значение. Ему посвящены 
четыре книги из первых пяти книг Библии. Имя его – Моисей, и его история 
начинается во времена, когда народ израильский был порабощен египтянами.

Библия рассказывает, как фараон издал закон убивать младенцев мужеского 
пола, которые рождались в еврейских семьях. Тогда мать Моисея, зная, что 
ее сына ждет неминуемая гибель, положила младенца в корзинку и пустила 
по течению реки. Промыслом Божиим было определено, что дочь фараона 
сошла к реке, чтобы искупаться и, заметив в зарослях тростника корзинку, 
велела рабыне ее принести. Когда она открыла корзинку, то увидела в ней 
младенца. Ребенок ей понравился и она взяла его на воспитание. А в 
качестве кормилицы пригласила одну из еврейских женщин, и этой 
женщиной была мать Моисея.

Ребенок воспитывался при дворе фараона, он стал как бы сыном фараона и 
«научен был <…> всей мудрости египетской» (Деян. 7. 22), а вместе с ней 
напитался и духом идолослужения, которым была пронизана египетская 
религия. И однажды, когда Моисей «пас овец у Иофора, тестя своего, 
священника Мадиамского» (Исх. 3.1), он вдруг увидел необыкновенное 
знамение – терновый куст, который горел огнем, но не сгорал. Он 
приблизился к кусту и услышал голос Бога. Господь позвал его и сказал, что 
возлагает на него особую миссию – вывести израильский народ из земли 
египетской.

Моисей в ответ на Божий призыв стал спрашивать: «Кто я, чтобы мне идти к 
фараону [царю Египетскому] и вывести из Египта сынов Израилевых?» (Исх. 
3. 11). И тогда Бог дает ему силу творить чудеса. Но Моисей находит еще 
одно препятствие к исполнению повеления Божьего и говорит: «Вот, я приду 
к сынам Израилевым и скажу им: Бог отцов ваших послал меня к вам. А они 
скажут мне: как Ему имя? Что сказать мне им?» (Исх. 3. 13). И Бог называет 
ему Свое имя. Моисей же приводит еще одно основание для отказа: «Я 
тяжело говорю и косноязычен» (Исх. 4. 12). Тогда возгорелся гнев Божий на 
Моисея, как пишет Библия, и Он сказал: «Разве нет у тебя Аарона брата, 
Левитянина? Я знаю, что он может говорить [вместо тебя], и вот, он выйдет 
навстречу тебе, и, увидев тебя, возрадуется в сердце своем; ты будешь ему 
говорить и влагать слова [Мои] в уста его, а Я буду при устах твоих и при 
устах его и буду учить вас, что вам делать» (Исх. 4. 14-15).



Когда Моисей пришел к фараону и сказал о том, что хочет вывести народ на 
три дня в пустыню для богопоклонения, фараон ожесточился и не отпустил 
народ израильский. И за этим последовала история исхода евреев из Египта, 
которая и составляет главное содержание библейской книги Исход. За отказ 
фараона отпустить еврейский народ египтян постигли бедствия – 10 казней. 
«Но Господь ожесточил сердце фараона» (Исх. 9.12), и он не отпустил сынов 
Израилевых. И только после 10 казни – самой страшной, когда умерли все 
египетские первенцы, – фараон разрешил евреям покинуть Египет.

Моисей вывел еврейский народ, повел его к морю. По воле Бога воды моря 
расступились, и израильтяне прошли по дну, после чего воды сомкнулись, 
уничтожив армию египтян, которые попытались преследовать сынов 
Израилевых.

Далее Библия рассказывает нам о 40-летнем странствовании еврейского 
народа по пустыне, с какими приключениями сталкивались там люди, какими 
чудесами была наполнена жизнь Моисея; как Бог призывал Моисея к Себе на 
гору, чтобы через него преподать еврейскому народу законодательство – 10 
заповедей и другие установления и законы, которым израильтяне должны 
были следовать. Но в отсутствие Моисея, когда тот находился на горе с 
Богом, народ возроптал на Господа, на Моисея и потребовал у Аарона, чтобы 
он сделал им золотого тельца. Аарон поддался требованиям народа, сделав 
изваяние, которому сыны Израиля стали приносить жертвы. Когда же Моисей 
сошел с горы и увидел что происходит, то возгорелся гневом на народ, и 
собрал сынов Левииных, чтобы они прошли с мечами и убивали людей 
направо и налево, наказывая их за идолопоклонство. И в тот день, как 
повествует книга Исход, полегло около трех тысяч человек.

Все эти истории, которые мы читаем в книге Исход, а затем их продолжение в 
книгах Левит, Числа и Второзаконие, пугают нас своей необычностью, 
жестокостью и ужасами, с которыми сопряжено присутствие Божие в 
истории израильского народа. Но Святые отцы, среди которых и преподобный 
Андрей Критский, творец Великого канона, учат нас читать Ветхий Завет 
через призму Нового Завета, через призму Откровения, которое мы получили 
от Господа нашего Иисуса Христа. И тогда вся страшная ветхозаветная 
история предстает перед нами совершенно в ином свете, ибо в этих событиях 
мы распознаём прообразы событий, связанных с жизнью Господа нашего 
Иисуса Христа.

Мы знаем, что Господь Иисус Христос был распят в дни, когда еврейский 



народ праздновал Пасху, а Пасха была ничем иным, как воспоминанием об 
исходе израильского народа из земли египетской. Это было особое 
празднование: оно длилось целую неделю, в это время не ели квасной хлеб, а 
только опресноки, и закалали пасхального агнца. Вся история исхода, очень 
подробно описанная на страницах соответствующей библейской книги, была 
прообразом того, что происходило в новозаветную эпоху. И 
жертвоприношения, которые по закону Моисееву совершали священники, 
были ничем иным, как прообразом той единой жертвы, которую принесет 
Господь наш Иисус Христос.

В книге Второзаконие мы читаем о том, что после долгого странствования в 
пустыне Моисей вместе с израильтянами подошел к стране, которую Бог 
обещал даровать еврейскому народу. Но Господь не допустил Моисея войти в 
землю обетованную, сказав, что он не войдет в эту землю, а только увидит 
ее. Это было наказанием Моисею за то, что он не всегда проявлял веру и 
послушание воле Божией. Увидев землю обетованную, Моисей оставил 
народу духовное завещание (это завещание в Библии называется песнью, 
которая содержится в книге Второзаконие, и мы ее слышим в дни Великого 
поста), после чего почил и приложился к народу своему.

Святой апостол Павел в послании к евреям, рассуждая о ветхозаветных 
праведниках, перечисляет их всех по порядку, начиная от Авеля, Авраама, 
Исаака, Иакова и включая, конечно же, Моисея и его ученика Иисуса Навина. 
Апостол говорит о том, что все эти ветхозаветные праведники получали 
обетования, но они не были реализованы в их собственной жизни, потому как 
только с пришествием Господа Иисуса Христа сбылось то, о чем они чаяли, на 
что надеялись и чего ожидали. И земля обетованная, в которую Господь 
сначала ввел Авраама, но после народ израильский был вынужден из нее 
уйти, а затем через пустыню в эту землю Бог вел еврейский народ из Египта, 
была лишь прообразом той новой земли, которую открывает Господь Иисус 
Христос Своему народу – новому Израилю.

Если Моисей не смог войти в землю обетованную, а лишь увидел ее, то для 
каждого из нас эта земля открыта. И мы не только можем увидеть ее, мы 
можем войти в нее и жить в ней. Мы уже живем в ней, когда приобщаемся к 
тому, что дает и чему научает нас Церковь, ибо земля обетованная не что 
иное, как Царство Небесное.

Царство Небесное, говорит Господь, не где-то далеко. «Не придет Царствие 
Божие приметным образом, и не скажут: вот, оно здесь, или: вот, там. Ибо 
вот, Царствие Божие внутрь вас есть» (Лк. 17. 20-21). Это означает, что уже в 



земной жизни мы можем приобщиться к Царству Небесному, которое дает 
нам Господь Иисус Христос. Ценой этого стала жертва, которую Он принес.

Апостол Павел, подробно описывая в послании к евреям ветхозаветный культ 
и то, как была устроена ветхозаветная скиния во времена Моисея и как 
первосвященники приносили жертвы, говорит: «Христос, Первосвященник 
будущих благ, придя с большею и совершеннейшею скиниею, 
нерукотворенною, то есть не такового устроения, и не с кровью козлов и 
тельцов, но со Своею Кровию, однажды вошел во святилище и приобрел 
вечное искупление» (Евр. 9. 11- 12). Если вся жертвенная кровь, которая была 
пролита со времен Моисея вплоть до Иисуса Христа, не могла искупить 
человечество от грехов, то эта Кровь искупила человечество от грехов. И мы 
являемся новым Израилем, который вошел в землю обетованную и в ней 
пребывает.

Будем просить Господа, чтобы осознание Его близости, Его присутствия в 
нашей жизни никогда не покидало наши умы и сердца. И не станем блуждать 
по пустыне в ожидании земли обетованной, но будем жить в этой земле, 
наслаждаться ее благами и молиться Господу о том, чтобы и за порогом 
смерти нам удостоиться Царства Небесного, которое началось для нас уже 
здесь, на земле.

Храни вас всех Господь!»





 

https://mospat.ru/ru/2019/03/14/news171496/

https://mospat.ru/ru/2019/03/14/news171496/

