
16/03/2019

Митрополит Иларион выступил на 
международной научной конференции 
«Диалог культур и цивилизаций»

15 марта 2019 года в Московском государственном лингвистическом 
университете состоялось открытие международной научной конференции 
«Диалог культур и цивилизаций», организованной Институтом гуманитарных 
и прикладных наук МГЛУ и Институтом всеобщей истории Российской 
Академии наук.

Цель конференции – обсуждение теоретических, исторических и прикладных 
аспектов проблемы диалога культур и цивилизаций, его возможностей в 
современном мире. Участники форума получили возможность обсудить новые 
модели и принципы межкультурного, межцивилизационного, 
межконфессионального взаимодействия в ситуации кризиса диалоговых 
коммуникативных стратегий, их философское, культурологическое, 
психолого-педагогическое обоснование.

В числе присутствовавших в актовом зале были ректор Московского 
государственного лингвистического университета И.А. Краева, директор 
Института гуманитарных и прикладных наук МГЛУ Ч.Б. Далецкий, 



руководитель Духовно-просветительского центра Православного Свято-
Тихоновского гуманитарного университета, преподаватель кафедры 
теологии МГЛУ протоиерей Лев Семенов, преподаватели и студенты МГЛУ.

Председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата, 
ректор Общецерковной аспирантуры и докторантуры имени святых Кирилла 
и Мефодия митрополит Волоколамский Иларион посвятил свое выступление 
на конференции теме «Актуальность межрелигиозного диалога в 
современной системе международных отношений», отметив, в частности, что 
диалог культур и цивилизаций напрямую связан с диалогом религий, потому 
что именно религия играет основополагающую роль в жизни и культуре 
любой цивилизации.

Владыка Иларион привел ряд примеров межрелигиозного сотрудничества в 
сферах миротворчества, расширения взаимопонимания между людьми, 
благотворительности, образования и других. В заключение выступления 
председатель Отдела внешних церковных связей выразил надежду на то, что 
религиозные организации и академическое сообщество найдут общий язык в 
противостоянии современным кризисам и упреждении будущих угроз.

Архипастыря сопровождал секретарь ОВЦС по межрелигиозным отношениям, 
ученый секретарь Общецерковной аспирантуры и докторантуры  священник 
Димитрий Сафонов.

В рамках визита в МГЛУ по просьбе  митрополита Илариона состоялась его 
встреча преподавательским составом и студентами кафедры теологии, 
действующей в этом вузе с 2003 года. На встрече присутствовала ректора 
МГЛУ И.А. Краева, преподаватели кафедры: заместитель заведующего 
протоиерей Лев Семенов,  протоиерей Дионисий Лобов, В.П. Лега, А.В. Храпов 
и другие.

Обращаясь к присутствовавшим, председатель ОВЦС сказал:

«Я хотел бы сердечно приветствовать преподавателей и студентов 
кафедры теологии Московского государственного лингвистического 
университета. Само название вуза, его история говорят о том, что 
преподаванию языков здесь уделяется особое внимание. 
Выпускниками университета являются люди, которые владеют 
языками – и современными, и древними, а как известно, для 

https://mospat.ru/2019/03/15/news171589/
https://mospat.ru/2019/03/15/news171589/


изучения теологии языки очень важны.

Могу привести самый простой и хрестоматийный пример – это 
начало христианской Церкви. Мы знаем, что Иисус Христос и Его 
ученики говорили на арамейском языке. Иисус Христос 
проповедовал на этом языке, но из того, что Он сказал по-
арамейски, до нас дошло всего несколько слов, которые в греческой 
транскрипции оказались помещенными в Евангелие. А собственно 
проповедь Евангелия началась с перевода. Первый христианский 
автор – апостол Павел – писал на греческом языке, а не на 
арамейском или иврите. Евангелия дошли до нас исключительно в 
греческой версии, все попытки отыскать некий еврейский или 
арамейский оригинал Нового Завета ни к чему не привели. По-
видимому, такого оригинала не было. То есть с самого начала 
Благая весть, которую Господь нам принес на арамейском языке, 
дошла до нас в переводе, а потом на каждый новый язык с этого 
перевода делались еще переводы. Чем дальше мы и в 
лингвистическом, и в хронологическом отношении уходим от 
истоков христианства, тем труднее нам, наверное, понять какие-то 
даже основополагающие концепты, которые закладывались 
Иисусом в Его проповедь. И в этом отношении изучение древних 
языков оказывает очень добрую услугу теологам, потому что у них 
появляется возможность проникнуть в истоки христианской религии 
глубже, чем это может сделать человек, не владеющий древними 
языками.

Если говорить о теологии в целом, она отличается от 
религиоведения, прежде всего, тем, что так или иначе 
предполагает рассмотрение феномена религии не извне, а изнутри. 
Именно это является главным отличием теологии от 
религиоведения. Религиовед может быть не причастен ни к какой 
религиозной традиции или даже враждебен к одной или к 
нескольким из них и соответствующим образом выстраивать свою 
научную деятельность. А теолог не может быть враждебен к 
предмету своего исследования, не может быть ему чужд, а должен 
так или иначе научиться рассматривать его изнутри.

Соотношение между личной верой и научным знанием – это очень 
личный и очень деликатный момент. Я всегда призываю наших 
преподавателей, в том числе тех, которые в священном сане, не 



превращать университетскую кафедру в церковный амвон, не 
пытаться заниматься здесь катехизацией в ущерб науке. Для 
катехизации мы имеем сейчас самые широкие возможности, в том 
числе в наших воскресных школах, в храмах, в духовных учебных 
заведениях, в средствах массовой информации; есть церковный 
телеканал, существуют православные программы на 
государственных каналах, и мы можем самым активным образом 
присутствовать в интернете и социальных сетях. Таким образом, мы 
сегодня не обделены площадками, на которых можем 
проповедовать Евангелие и катехизировать людей. Университетские 
кафедры не должны превращаться в площадки для проповеди, в 
церковный амвон.

Мы должны очень деликатно и мудро относиться к тем студентам, у 
которых их личные убеждения могут не в полной мере 
соответствовать тому, чего мы ожидаем от полноценно 
воцерковленного верующего человека. В то же время связь между 
теологической наукой и религиозной практикой, конечно, на том 
или ином этапе, чуть раньше или чуть позже, все-таки неизбежна. И 
если будет существовать разрыв между научной деятельностью 
студента, а в дальнейшем и преподавателя, и его собственной 
религиозностью или воцерковленностью, то это в итоге может 
привести к личным проблемам, потому что у человека будет 
происходить некое раздвоение.

Поэтому очень важно, что в университете не только существует 
кафедра теологии, но и есть храм; помню, что при одном из 
посещений МГЛУ совершал там молебен. Я надеюсь, что храм 
действует и несет не столько теологическую, сколько 
миссионерскую и воспитательную функцию.

Об этой воспитательной роли университета также хотелось бы 
кратко сказать. Мы не сомневаемся в том, что в вузе на высоком 
уровне осуществляется преподавание языков, научных дисциплин, 
но задача университета – не только давать студентам некую сумму 
знаний, но и формировать их мировоззрение, нравственные 
установки. В этом смысле задачи преподавателей являются очень 
ответственными, и на каждом из них лежит ответственность, в том 
числе, за нравственное воспитание студентов.



Я говорил сегодня на конференции о тех случаях, когда студенты 
вузов оказываются распропагандированными террористической 
идеологией. А эта опасность сейчас подстерегает многих, в том 
числе тех студентов, которые исповедуют ислам. К сожалению, не 
все в должной мере понимают, что такое ислам, и наряду с вполне 
объективными представлениями об этой мировой религии 
существуют и разного рода искаженные представления, которые 
внушаются молодым людям идеологами терроризма. Полагаю, что 
ценность теологического образования в светском вузе заключается 
как раз в том, что вы имеете уникальную возможность 
соприкоснуться с первоисточниками тех религиозных традиций, 
которые продолжают играть важную роль и в обществе, и в жизни 
миллионов людей.

Мы помним времена, когда всем внушали, что религия – это 
отмирающий феномен, что она связана только с прошлым, а 
будущее никак не будет обусловлено религией. Нам говорили, что 
двадцать лет пройдет – можно будет последнего попа показать по 
телевизору или в музее. А жизнь показала, что это совсем не так. 
Мы видим, что интерес к религии только возрастает. Достаточно 
посмотреть на то, что происходит в нашем Отечестве, где за 
последние 30 лет открылось более 30 тысяч новых храмов, то есть 
мы по тысяче храмов в год открывали, по три храма в день. Укажите 
мне еще какую-нибудь страну, где так быстро развивается 
религиозная традиция.

Где-то, конечно, происходит кризис. В ряде западных стран число 
верующих сокращается, храмы закрываются, а в каких-то регионах, 
например, в Африке, в Латинской Америке, религиозная вера 
развивается очень активно. В целом можно сказать, что в той или 
иной степени религиозным себя считает абсолютное большинство 
населения земного шара. Атеисты и так называемые агностики – 
меньшинство практически везде, может быть, кроме тех стран, где 
атеизм продолжает навязываться как государственная идеология.

Поэтому феномен религии заслуживает того, чтобы его изучали не 
только в специализированных духовных учебных заведениях, но и 
на светских площадках. Вот почему мы ратуем за то, чтобы, с одной 
стороны, никогда светская университетская кафедра не 



превращалась в церковный амвон, но, с другой стороны, на 
светском университетском поле открывались самые широкие 
возможности для преподавания не только религиоведения, 
диссоциированного с какой-либо религиозной традицией, но и 
теологии, которая напрямую связана с конкретной религиозной 
традицией.

Мы разработали ряд паспортов научной специальности «теология». 
До недавнего времени был один паспорт, теперь их будет три: 
православная теология, исламская теология и иудейская теология. 
А почему решили сделать так? Потому что этого требовали все три 
религиозные традиции. Они говорили: мы не можем вписаться в 
одни и те же лекала, у нас слишком разные подходы, разные 
источники, у нас по-разному устроены вероучение и религиозная 
практика. Поэтому группой ученых были разработаны три паспорта, 
которые затем были представлены на утверждение официальным 
структурам трех религиозных традиций, каждый из них получил это 
утверждение и вот сейчас утвержден Высшей аттестационной 
комиссией. То есть мы говорим о том, что теология так или иначе 
должна быть привязана к конкретной религиозной традиции и не 
может быть от нее полностью диссоциирована».

Владыка выслушал каждого из преподавателей и студентов, задал им свои 
вопросы, дал советы и рекомендации.

В завершение встречи архипастырь обратился с благопожеланиями к 
студентам и преподавателям кафедры теологии и подарил им свои книги.



Митрополит Иларион выступил на международной научной 
конференции «Диалог культур и цивилизаций»

https://mospat.ru/ru/2019/03/15/news171523/
https://mospat.ru/ru/2019/03/15/news171523/

